CARTA ABIERTA A LEON XIV SOBRE LA CUESTION "DE AUXILIIS".

Santidad, si del que es llamado “Gracia” como don personal del Padre al
Hijo, se afirmé: Al venir, él os conducira hasta la verdad plena (Jn 16, 13), ;como
es posible que la Iglesia, guiada por quien es su alma, todavia no haya podido
resolver justo la tan candente cuestién de la gracia, denominada, en siglos
pasados, “de auxiliis"?; ;es explicable que los apasionados debates que
entonces se suscitaron por doquier, hayan dado paso a la mas indolente apatia
dentro del catolicismo?; se suma que tanto hablar de ecumenismo, y resulta
que ése seria precisamente el tema crucial para todos los movimientos
surgidos de la Reforma protestante, y sin cuya resolucién sera imposible dar un
solo paso serio para su reintegracion a la unidad catolica; por todo ello, y
porque sinceramente pienso que la correcta comprension de la relacion entre la
gracia divina y la humana libertad puede ser un instrumento pastoral y espiritual
de primera magnitud, hasta el punto de que ahi residiria la ventaja protestante,
pues seria incluso preferible una errénea concepcién de la gracia a ninguna,
que es lo que presenta el desolado panorama catélico actual, desentendido del
asunto, me atrevo a pedirle que ponga remedio a tan lamentable carencia
doctrinal, e incluso, dando un paso mas, me permito poner mi granito de arena
con la presentacién de una posible solucion, cuya maxima virtud, nunca mejor
dicho, estimo que es la consistencia légica, por cuanto el talén de Aquiles de
todos los sistemas ha sido hasta ahora la derivacion de consecuencias tan
sesgadas como incoherentes.

El ejemplo maximo es la conocida paradoja planteada por el problema
del mal, cuya realidad es mas que contundente; ahora bien, ;como Dios, que ha
de ser bueno, no quiere evitar el mal?, ;y como ademas, debiendo ser
todopoderoso, no puede evitarlo?

Ante la imposibilidad Iégica de la existencia simultanea de dos opuestos,
como son, por un lado, el mal y, por otro, un Dios bueno y todopoderoso, sélo
quedaria la negacion de uno de los extremos, aunque, en este caso, la
consideracion de la misma simultaneidad viene a ser clarificadora, ya que la
Unica auténtica simultaneidad es la de la eternidad divina, mientras que el
tiempo: ambito exclusivo del mal, es mera sucesién que, por haber de tener un
principio, pues todo proceso ha de tener un primer paso, y por haber también de
tener un final, pues todo lo que empieza, debe acabar, para que la indefinicion
del fin no provoque la del principio, negando la necesidad de definicion de
aquello que consta de momentos definidos, se viene a desvanecer, una vez
acabada, en pura irrealidad frente a la inmutable permanencia de la eternidad,
de donde resulta que, cuando precisamente el hecho del mal parecia
indiscutible, lo que Iégicamente se desprende, es, por contra, su vacuidad real.



Se alegara entonces la tradicional tesis del mal como carencia; pero hay
que indicar que ese mal es el ontoldgico, que ciertamente brota de la limitacion
del ser imperfecto, y resulta inherente al mismo, e inevitable para la obra creada
de Dios, no pudiéndose asi oponer a la bondad de éste, que es exclusiva de él,
por quedarse en él mismo, sino que la auténtica oposicion corresponde soélo al
mal moral, consistente en el rechazo, por parte de la criatura, del designio de
Dios sobre la misma.

A la pregunta de como podria oponerse una mera criatura al designio del
creador sobre ella, se suele responder con la nocién de la libertad, con la que el
creador habria revestido a la criatura racional; pero un analisis del actuar
natural de la criatura libre revelara el sinsentido de aquella oposicién, pues,
como la actuacion volitiva esta orientada y ordenada por la razén, la cual
presenta un desarrollo determinado por las leyes légicas, no hay explicacion
alguna para que la voluntad, que impera sobre las demas facultades,
moviéndolas, desobedezca, por muy libre que sea, a la razén, perjudicandose
conscientemente a si misma, hasta el punto de contradecir su propio ser, que,
en cuanto creatural, esta indisolublemente ligado al creador, sino que el
principio psicolégico de que ningun ser puede querer la propia disolucion, que
viene a ser la correspondencia psicologica del principio de no contradiccién,
impediria semejante rebelion tan letal.

Evidenciada la imposibilidad natural de la oposiciéon a Dios, lo que
avalaria la teoria roussoniana del buen salvaje, se colige lo erroneo de haber
planteado en el ambito meramente natural lo que, en ultima instancia, es un
asunto estrictamente sobrenatural, pues so6lo en el marco de una elevacion
sobrenatural que supera ampliamente la naturaleza, y, en este sentido, incluso
la anula, impidiéndole su modo propio de obrar, es entendible la rebeliéon de una
naturaleza que no puede sino resistirse, segun se ha dicho, a lo que va contra
ella misma; el desatino entonces de aquella teoria y de todo el naturalismo esta
en que el estado de naturaleza pura jamas se ha dado histéricamente, sino que
de la situacion primigenia elevada se pas6 directamente a la caida por el
pecado original.

El caso paradigmatico de la resistencia natural a la sobrenaturalidad se
halla en la misma fe, que es su principio y condicion necesaria, y que, en cuanto
iluminacion sobrenatural, ofusca por desbordamiento el intelecto, haciendo
imposible la adhesion natural de éste, que sélo se cumple tras un proceso
discursivo en el que, concluida la evidencia, se alcanza automaticamente la
adhesion propia de la certeza; por eso se suele decir que el asentimiento
intelectivo de la fe depende de una mocién volitiva que supla la falta de



evidencia; pero se olvida que, segun lo explicado, la voluntad, para poder actuar,
debe ser orientada adecuadamente por el intelecto, lo que no puede ocurrir con
un intelecto cegado naturalmente; entonces ;cémo la voluntad sin esa
orientacién adecuada por parte del intelecto podria mover a éste a asentir a
algo que, para preservar la operatividad natural, s6lo se puede rechazar también
naturalmente?; se ve asi como la radicalidad sobrenatural de la fe reside no
s6lo en su contenido, sino también en la realizacion del mismo acto, pues un
contenido sobrenatural Unicamente puede ser asumido mediante un proceso
igualmente sobrenatural, en el cual, por un lado, la gracia intelectiva ilumina
misteriosamente el intelecto, provocando una adhesion no natural, y, por otro,
una gracia volitiva impide que la voluntad reaccione de manera natural,
moviendo al intelecto a que rechace lo que no puede entender, ya que es
evidente que lo que el intelecto no puede entender, la voluntad no sélo no lo
puede apetecer, sino que lo tiene que rechazar, tal como dicta un mecanismo
natural que resulta descoyuntado en su misma médula por la gracia que
permite cumplir el acto de fe, el cual, por ende, no puede ser considerado un
acto humano mas que en sentido pasivo, mientras que activamente es
exclusivamente debido a la gracia.

El escollo no menor derivado es el inmenso sufrimiento que no puede
por menos que acarrear esa actuacion de la gracia, que anula el proceder
psicoldgico natural humano, privando al intelecto, de la luz adecuada que éste
reclama, y contrariandole a la voluntad su deseo natural; el dramatismo asi
ocasionado explica sobradamente la resistencia psicolégica que el hombre
opone a la gracia. Obviamente la bondad divina no puede ser ajena a ese dolor,
y de ahi que, sin tener en cuenta la resistencia meramente natural, que es
inculpable, le conceda a la voluntad la gracia capaz no sélo de paralizarle el
acto natural, sino de ayudarle también a arrostrar el sufrimiento consiguiente;
ahora bien, lo que ya no depende de la gracia, es que la voluntad humana,
maguera toda la ayuda prestada, se empefie en rechazar el sufrimiento, y, como
en un vano intento por huir del mismo, persista en la resistencia a la gracia; ahi
esta justamente la singularidad de la libertad humana, pues, como la gracia, en
cuanto obra creada, para poder actuar sobre una naturaleza también creada, no
puede ser irresistible, ya que nada creado lo es, la voluntad humana cuenta
siempre con la capacidad de resistir y de llegar incluso a frustrar toda gracia;
ésa es la esencia del pecado o mal moral, inasible desde parametros
meramente naturales, y cuya gravedad reside en el rechazo de la gracia divina,
lo que, como se ha visto, tiene una explicacion psicoldgica, pero no una
justificacion moral, pues la conciencia sabe que, como, por un lado, la
iluminacion de fe sera misteriosa, mas no irracional, y, por otro, viene de Dios,
su deber es no rechazarla.



Frente al mal moral, el fisico, cuya vertiente psicoldgica es el sufrimiento
ya tratado, aparece entonces como una posibilidad de la limitacién de la
creacion y como una consecuencia inevitable del orden de la salvacion; pero,
cuando se afiade la resistencia pecaminosa humana, ese mal adquiere
honduras insondables, por convertirse para la justicia divina en un medio de
purificacién en caso de resistencia parcial, o de castigo estricto en caso de
resistencia total, abocando entonces al Unico mal totalmente irremediable: el de
la condenacion.

Ubicado correctamente el mal opuesto a Dios: en el ambito sobrenatural,
que es relativo, por consistir en la relacion salvifica que Dios ofrece al hombre,
se desvanece la oposicion, antes sefalada, frente a la bondad y la
omnipotencia divinas, ya que sélo los términos absolutos son capaces de
imponer la supresion del contrario, pues la misma afirmacién de uno seria la
negacion del otro, mientras que los tratados son puramente relativos, por
cifrarse enteramente en el marco de la dicha relacion; por tanto, no se trata ya
de la bondad ontolégica de Dios, que, en cuanto ilimitada y contraria radical a
todo mal, se denomina "perfeccion’, pero es también propia de Dios en si
mismo, ni de una omnipotencia también ontoldgica, que ademas seria negada
por la necesidad divina, que impide toda posibilidad tanto en el ser, como en el
obrar, sino que se trata, por un lado, de la bondad salvifica, que lleva a Dios a
ofrecer una relaciéon consigo, lo que presenta una innegable afinidad con la
realidad "ad intra" trinitaria, también cumplida de modo relativo, y, por otro, de la
omnipotencia también salvifica, que da cuenta de la concesion de lo mas
excelso: el mismo ser de Dios, pero que no se puede imponer, pues, en primer
lugar, la relacién salvifica, para diferenciarse de las trinitarias, que son las
unicas necesarias y asi divinas, puesto que la necesidad es lo constitutivo de la
divinidad, tiene que ser sélo posible, o sea: condicionada, y, en segundo lugar,
como cada término de la relacién actua como una verdadera condicion para la
misma, también el hombre ha de poder condicionar y asi frustrar la salvifica,
convirtiéndose desde su propia libertad en el Unico responsable de todo lo
negativo: la resistencia a la gracia y hasta la frustracién de esta misma, que da
al traste con todo el proceso salvifico.

Habiendo descrito como la gracia de Dios y la libertad del hombre se
engranan entre si, ya se puede acometer el andlisis de las dos nociones
capitales de la cuestion "de auxiliis", que son la gracia suficiente, caracterizada
por la indefinicion de la pura posibilidad tanto para vencer, como para ser
vencida por las resistencias de la libertad humana, y la gracia eficaz, productora
del acto que, de hecho, se impone a aquellas mismas resistencias;
precisamente segun se entienda la diferencia entre ambas gracias, ya sea "ab
intrinseco” o "ab extrinseco’, aparece también la distincion neta entre los dos



principales sistemas catdlicos de la gracia: el bafiecianismo y el molinismo,
pues, si, para el primero, la diferencia es también la del primer modo, para el
segundo es paralelamente la del segundo, lo que significa que, en el primer
caso, la victoria sobre las resistencias viene determinada por el tipo de gracia
que Dios conceda, de donde se sigue la premocion fisica que asi Dios realiza
infaliblemente sobre el hombre, mientras que, en el segundo caso, la victoria es
debida enteramente al hombre, segin éste anada o no la colaboracién del
concurso simultaneo.

Ante todo, hay que criticar este concurso simultaneo humano, que haria
que todo el proceso perdiera el caracter ultimo sobrenatural, ya que, como la
conclusion sigue siempre la peor parte, basta con que intervenga activamente
un sélo elemento natural, para que el proceso mismo devenga también natural;
ademas ;como se podria colaborar positivamente con un acto que, ya sélo por
cegar el intelecto, provoca la reaccién contraria de toda la naturaleza?; por
ultimo, es inevitable no ver siquiera la sombra del semipelagianismo,
condenado por herético, y para el cual el hombre deberia aportar positivamente
algo exclusivo suyo: el llamado "initium fidei".

También la premocion fisica presenta fallos, pues nuevamente, si la
naturaleza humana tuviera que colaborar activa y positivamente, aunque fuera
con un acto que Dios le actualizara, y que la misma asumiria como propio, al
replicarlo, se recae en el mentado problema de la disolucién de Ia
sobrenaturalidad del proceso; ademas, como la gracia eficaz seria enteramente
determinada por Dios, en cuanto conocida y decidida por éste, y, a su vez,
determinaria también, por entero, el efecto, se desprenderia su caracter
irresistible, lo que, en primer lugar, choca con su naturaleza creada, que deberia
ser posible, y, en segundo lugar, no parece dejar lugar mas que a una libertad
humana nominal, en cuanto que se diria que, como Dios mueve a cada ser
segun su naturaleza, la libre del hombre vendria a indicar que la mocién divina
sobre ella seria también libre; sin embargo, se estaria olvidando que lo propio
de la libertad como potencialidad psicolégica es justamente la posibilidad de
no dejarse realmente mover, o de frustrar realmente toda mocion; en este caso,
la decantacion seria hacia la herejia del doble predestinacionismo, segun el
cual Dios no sélo produciria la salvacion sino también la condenacion del
hombre.

Las consecuencias de estos sistemas llegan, como se acaba de ver, al
modo en que Dios conoce desde la presciencia, y decide y produce desde la
predestinacion la salvacion del hombre; sobre lo primero, el bafecianismo
incluye el conocimiento de la salvacion humana en la ciencia de vision, en la
cual, a diferencia de la de inteligencia, referida a los meros posibles, Dios



conoce todo lo real en cuanto derivado de él como de la causa primera,
mientras que el molinismo, que rompe la linea causal determinista, acude a otra
ciencia: la llamada "media", que se aplicaria a los futuribles, y que vendria a
englobar el conocimiento que Dios tiene de todas las posibles reacciones
humanas, cuya indeterminacién frente a Dios haria que no fueran meros futuros
a la espera de ser actualizados por él.

Lo primero a tener en cuenta sobre el conocimiento divino, es su
eternidad, que es la pura simultaneidad, y que, prescindiendo de toda
consideracion temporal, se cumple en un solo momento totalmente
simplicisimo y, por ende, sin sucesion algunay sin la consiguiente multiplicidad
de momentos; por eso en Dios no hay pasado ni futuro, y lo que él no conozca
en su presente constante, no lo conocera nunca, de donde se deriva que
nuestra respuesta no se produce, ante él, en el tiempo, el cual, como se indicd,
carece de auténtica consistencia frente a la eternidad; el bafiecianismo respeta,
en esencia, esta consideracion necesaria de la eternidad, pero a costa de ligar,
de manera determinista en la realidad, la respuesta humana a la voluntad
divina, mientras que el molinismo ante la dificultad de explicar el conocimiento
divino de algo que no depende de Dios, no hace mas que enredarse con esos
futuribles mas inexplicables aun que el mismo futuro; ambos sistemas ademas,
organizando el conocimiento divino en diversos conjuntos: el de lo real, lo
posible y lo futurible, hunden ese conocimiento en la inconsistencia de la
paradoja del conjunto de todos los conjuntos, la cual plantea si tal conjunto, que
obviamente seria aplicable a Dios, podria ser, 0 no, conjunto de si mismo; el
absurdo esta en que las dos respuestas concluyen en contradiccion, ya que, en
el caso afirmativo, se confundiria el todo con la parte, y, en el negativo, se
perderia la universalidad que identificaba a ese conjunto.

La unica manera de escapar de semejante embrollo l6gico es eliminar en
Dios todo tipo de conjunto, lo que lleva a negar en él propiamente toda
multiplicidad real y nocional, salvo la unica multiplicidad que escapa a los
conjuntos: la relativa, pues ni la relacion es un todo, ni los términos, sus partes;
el caracter relativo se presenta entonces, por cuanto la salvacion es el
establecimiento de una relacién sobrenatural con Dios, como la unica manera
de dar cuenta ldgica del conocimiento de Dios, para quien conocer es entablar
una relacién, y conocer al salvado no es sino entablar la relacion salvifica que
obviamente s6lo Dios puede conceder en su totalidad, sin que el hombre pueda
anadirle nada; de ahi que la presciencia divina vaya pareja a la predestinacion,
pues se trata sencillamente de que Dios conoce y decide eternamente la
relacién concedida y a la persona concesionaria; es indispensable remarcar que
los prefijos de esas dos nociones, y que, entendidos temporalmente, sélo
llevarian a confusion, pues no se trata de ninguna anterioridad ni posterioridad



temporal, unicamente tienen un sentido légico, indicando las dependencias
ontoldgicas y noéticas, de modo que ahi esta el tranquillo: en establecer cémo
la relacion salvifica depende realmente del hombre, o sea: de su libertad.

La contestacion se halla en las dos nociones, opuestas entre si, que se
derivan de la complementaria a la libertad: la responsabilidad, y que son el
mérito y el demérito, los cuales ayudan a explicar la predestinacion desde la
distincion: "ante praevisa merita" y "post praevisa merita", lo que pareceria
corresponderse inversamente con la distincién: "ante praevisa demerita" y "post
praevisa demerita", aplicable a la nocién contraria: la reprobacion;
evidentemente para el doble predestinacionismo la predestinacién sera "ante
praevisa merita’, y la reprobacién, también "ante praevisa demerita’, ya que
Dios, prescindiendo totalmente de la libertad humana y de sus
correspondientes méritos o deméritos, decidiria salvar a unos, a los que
justificaria, revistiéndolos con los méritos de Cristo, y condenar a otros, a los
que mantendria, como a "massa damnata"’, en sus deméritos; pero, para poder
salvaguardar la libertad humana, ninguno de los sistemas catolicos acepta la
reprobacién "ante praevisa demerita’, sino sélo "post praevisa demerita’, si bien
el bafieciano defiende que la predestinacion es "ante praevisa merita", y el
molinismo, que es "post praevisa merita", ;y no parece, como se ha insinuado,
que una predestinacion "ante praevisa merita" va inexorablemente pareja a una
reprobacion "ante praevisa demerita’, pues prescindir de los méritos para la
salvacién implicaria prescindir también de los deméritos para la condenacién?

Mas acuciante todavia es la gran aporia que se le suele achacar a la
teologia catdlica: la de pretender mantener dos opuestos tan palmarios como el
mérito y la gratuidad, mientras que el protestantismo niega el primero,
acabando asi con la libertad humana, para tratar de afirmar coherentemente la
segunda como propia de la soberania divina salvifica; sin embargo, esta
postura empieza pretendiendo ser ldgica, para terminar conduciendo a
contradicciones considerables incluso con la misma Escritura, pues, ante todo,
se presenta la concepcién de un Dios arbitrario que decidiria caprichosamente
a quién salvar, cuando precisamente la arbitrariedad es la negacion de la
racionalidad y la fuente de la maldad, que es la pura irracionalidad; ademas se
desemboca en el cumplimiento necesario de la salvacién del escogido por Dios,
lo que haria necesaria su relacion salvifica con éste, estableciendo una
confusién con las unicas relaciones que pueden ser necesarias: las trinitarias,
las cuales justamente son divinas, por poseer el idéntico caracter necesario que
constituye la divinidad, y, por ultimo, la irrelevancia de los méritos humanos
precipita en la pérdida de todo sentido de la moral y de la justicia divina, la cual
se convertiria en una nocion trivial, en cuanto que Dios habria de ser justo en
todos sus decretos, independientemente de cudles sean éstos.



Si se dijera que la relacion salvifica seguiria siendo posible, por depender
de la decision soberana y libre de Dios, habria que contestar que entonces seria
éste el que perderia la necesidad y con ello la misma divinidad, dando cabida a
la posibilidad y a la limitaciéon que la anterior conlleva; a tamafia conclusion
conduce el voluntarismo teoldgico, deshaciendo la racionalidad en puro
nominalismo, mas olvidando que un Dios simplicisimo y simultaneo sélo puede
tener un acto volitivo, lo que ya no admite cambio, y ademads ese acto, para
mantener la unidad, debe estar en completa sintonia con el intelectivo, lo que
confirma el caracter necesario del obrar del ser precisamente definido por la
necesidad; por eso hay que dejar muy claro que Dios, como ser necesario y
perfecto, pues la perfeccion es la necesidad de la bondad, que asi se constituye
en plena, y se muestra acorde con la racionalidad, cuyo proceso nunca es
indeterminado, ha de carecer de todo atisbo de arbitrariedad, segun ensena la
Biblia, al descartar en Dios todo favoritismo, y remarcar que hace todo cuanto
puede, para salvarnos, queriendo asi verdaderamente la salvacién de todos, tal
como se puede ver en estas citas: Dios (...) no hace acepcién de personas, ni
admite soborno (Dt 10, 17); ;Qué mas se podria haber hecho por mi vifa, que yo
no lo haya hecho ya? (Is 5, 4); Maestro, sabemos que eres veraz, y que ensefias
con verdad el camino de Dios, sin tener preferencias, ni hacer acepcion de
personas (Mt 22, 17);Verdaderamente comprendo que Dios no hace acepcion de
personas, sino que de cualquier nacion acepta al que le teme, y practica la justicia
(Hch 10, 34-35); No hay acepcion de personas en Dios (Rm 2, 11,y Ga 2, 6); Dios,
nuestro salvador, quiere que todos los hombres se salven, y lleguen al
conocimiento de la verdad (1Tm 2, 4); Llamadis "Padre" a aquel que sin acepcion
de personas juzga a cada cual segun sus obras (1P 1, 17); El Sefior (...) no quiere
que nadie se pierda, sino que todos se conviertan (2P 3, 9); la santidad de la
voluntad de Dios radica, por tanto, en su insobornable necesidad racional, que
impide que en él haya preferencias de unos sobre otros, porque, como se ha
dicho, en él no son posibles los conjuntos, ni, por ende, puede haber categorias
de unos que son predestinados, y de otros, que son réprobos.

Quizas se apunte que en la parabola de las ovejas y las cabras (cf. Mt 25,
31-46) Jesus presentd claramente los dos conjuntos que resultaran del juicio
final; sin embargo, hay que precisar que por eso tal juicio lo realizara Cristo
hombre, mientras que en la divinidad no cabe ninguna paradoja logica, que la
hundiria en la inconsistencia, sino que ahi todo esta en clave relacional, y cada
relacion es unica e intransferible; mas ;como se podrian entender la iglesia y la
comunién de los santos sino como conjuntos?, ;0 acaso ahi tendran razon los
protestantes, que priorizan la relaciéon individual de Dios con cada uno?; la
respuesta se halla en la intimidad divina, donde no hay sé6lo dos personas ni
una unica relacion, sino que la plenitud psicoldgica divina exige tres personas y



dos relaciones, cuya unidad estriba en la misma interrelacion o conexion
necesaria, y no en conformar conjuntos; en consecuencia, asi también habra
que considerar que la comunién de los santos y la misma iglesia, que es el
instrumento sacramental de la anterior, no son vistas por Dios como conjuntos
de elementos individuales sino como conexidon de relaciones que no se
engloban en conjuntos, porque las mismas relaciones no lo son, ni, por ende,
admiten la aplicacién de la ley fundamental de los conjuntos, que es la
preeminencia del todo sobre las partes; asi el protestantismo, queriendo
acentuar la individualidad, termina deshaciéndola, pues todo elemento esta
siempre supeditado a la totalidad, como el eslabén lo esta a la cadena,
mientras que soélo la alteridad relacional es garantia de la permanencia del
sujeto como persona o término intransferible.

Como contrapartida a las citas anteriores, se podria alegar que la Biblia
apoyaria la irrestricta soberania divina en estos, entre otros, textos: Si el Sefior
no construye la casa, en vano se cansan los albadiles, y, si el Sefior no guarda la
ciudad, en vano vigilan los centinelas (Sal 126, 1); La bendicién del Sefior hace
prosperar, y nada le afade el esfuerzo humano (Pr 10, 22); El corazén del rey es
una acequia que el Sefior conduce a donde quiere (Pr 21, 1); Nadie puede venir a
mi, si el Padre (...) no lo atrae (Jn 6, 44); Sin mi no podéis hacer nada (Jn 15, 5);
¢Quién resistié su voluntad (la de Dios)? (Rm 9, 19); Ni el que planta ni el que
riega, son algo, sino sélo Dios, que da el crecimiento (1Co 3, 6); ; QUE tienes, que
no hayas recibido (1Co 4, 7); Nuestra suficiencia viene de Dios (2Co 3, 5); Habéis
sido salvados por la gracia mediante la fe, y no por vosotros mismos sino como
don de Dios, y no mediante las obras, para que nadie pueda presumir (Ef 2, 8);
Quien inicid la obra buena, también la consumara (Flp 1, 6); Dios es el que activa
el obrar y el querer (Flp 2, 13); Jesus (...): el iniciador y consumador de la fe (Hb
12, 2); pero, en realidad, excepto en dos citas, que requieren mayor
detenimiento, en todas se esta insistiendo en lo ya dicho sobre la exclusiva
iniciativa divina y sobre el caracter activo, también exclusivo, de la gracia en el
ambito sobrenatural.

Sobre Rm 9, 19 hay simplemente que incidir en lo mas obvio: su sentido
interrogativo, que no afirmativo, de modo que es una extralimitacion concluir de
ahi que el apdstol niega toda posibilidad de resistencia a la gracia; es cierto que
el ejemplo del alfarero y las vasijas, que aparece a continuacién, avalaria esa
interpretacion, a no ser que se observe que sobre las vasijas despreciables el
apostol dice que Dios las soporté con mucha longanimidad; ahora bien, es
evidente que lo soportado no es querido; por tanto, deja de ser |6gico derivar de
ahi que Dios decidi6 de igual manera destinar unas vasijas a usos nobles, y
otras a los innobles, sino que tiene que haber alguna diferencia, aunque ahi



todo se atribuya directamente a Dios, saltandose causalidades intermedias,
como con mucha frecuencia ocurre en la Biblia.

Una apostilla pertinente es la de la manida cantinela de la permision, con
la que se pretende eximir a Dios, de toda responsabilidad sobre el mal que no
evita sino que, asi se aduce, simplemente permitiria; sin embargo, la conocida
tipologia de la omisidn del auxilio debido, que declara culpable al que no hace
nada por impedir el mal, aunque sea el hecho por otro, ni para socorrer al
damnificado, aunque éste sea el mismo autor, como, por ejemplo, sucederia en
el intento de suicidio, habria entonces que aplicarsela también a Dios, quien,
permitiendo el mal, se haria también responsable del mismo, pues aquel que,
pudiendo, no hace, tampoco quiere, conforme al aforismo de que "el que calla,
otorga". La idea de un Dios que lo permitiera todo, seria la de un ser
maquiavélico, que se serviria de todo para sus propios fines; por eso, en
realidad, la permisién no deja de ser un tipo de concesién, por muy indirecta
que se considere, y no es lo mismo que la soportacién, que incluye el sentido
no solo de indeseable, que podria colarse tangencialmente, sino también de
inevitable para el sujeto que no tiene mas remedio que ejercitarla, como ocurre
con Dios, que ni puede evitar el mal ni tampoco sus consecuencias, aunque si
aprovechar éstas, para vencer el mal con el bien (Rm 12, 21), de modo que se
cumpla que, donde abundé el pecado, sobreabundé la gracia (Rm 5, 20).

A su vez, Pr 21, 1 corrobora la delimitacion estrictamente sobrenatural
del ambito de la libertad humana ante Dios, mientras que el ambito de la
naturaleza y el de la historia se supeditan enteramente a la omnipotente
providencia divina, hasta el punto de que los gobernantes y poderosos son
dirigidos en sus decisiones infaliblemente por la voluntad soberana divina, tal
como se dice en Ap 17, 17: Dios les ha metido en la cabeza que cumplan su
designio, para que también sea real lo que se indica en el salmo 124, 3: No
pesara el cetro de los malvados sobre el lote de los justos, y en Rm 8, 28: A los
que aman a Dios, todo les sirve para bien.

Ante la invalidez de la propuesta protestante, que se decanta por uno de
los términos antedichos: la gratuidad, a costa del otro: el mérito, y la
insuficiencia de la catdlica, que mantiene los dos, sin lograr armonizarlos, pues
ciertamente tales términos son, por definicion, incompatibles, la Unica salida
l6gica entonces es situarlos a distintos niveles, distinguiendo asi, por un lado, la
salvacion como relacion condicionada, y, por otro, la condicién de la que la
anterior depende, y que es la justificacién, cumplida en el proceso, ya descrito,
de la fe, como afirma san Pablo: El hombre es justificado mediante la fe sin las
obras de la ley (Rm 3, 28), mientras que la salvacion se cifrara en la caridad, la
cual, segun el mismo apdstol, y a diferencia de la fe y la esperanza, nunca cesa,



siendo por ello la mds grande (1Co 13, 13 y 8) y la vivificadora de la fe, cuyo
valor estriba en obrar mediante la caridad (Ga 5, 6), la cual también, afiade san
Juan, compendia el ser mismo de Dios, quien es amor (1Jn 4, 8 y 16), lo que
ayuda a entender, ante todo, que la salvacién consiste en alcanzar a Dios
mismo, y ademas que las obras de la nueva ley, expresadas en aquella orden de
Jesls: Amaos mutuamente, como yo os he amado (Jn 13, 34), no pueden
terminar de cumplirse aqui, sino sélo incoarse y expresarse, en lo cual, sin
embargo, no hay contradiccion con lo sostenido por Trento: Si alguno dijere que
la justicia recibida no se conserva ni se aumenta delante de Dios mediante las
buenas obras, sino que estas obras son solamente fruto y sefiales de la
justificacién alcanzada, y no causa también de aumentarla, sea anatema (Dz
834), y la razén estd en que, siendo efectivamente fruto y sefales de la
justificacion, dichas obras son también causa aumentadora, tal como se puede
ver aqui: La gracia nos es dada (...) en proporcién a la fe (Rm 12, 6), es decir: que,
segun la disponibilidad que haya tenido en la justificacion, no obstaculizando la
gracia productora de la fe, asi el hombre se convierte en causa de la
justificacion, como sujeto meramente receptor pero también determinante,
dando cabida mayor o menor a la gracia, y eso es lo que se expresa con las
obras: el grado de perfeccion de la respuesta a Dios, y en ese sentido se dice
que las obras son causa: en cuanto que expresan la causalidad real receptiva o
material del sujeto del que emanan, y que es término efectivo condicionante; de
este modo, el mérito afectara a la salvacion, que, en cuanto condicionaday, por
ende, parcial, permite ciertamente el mérito del cumplimiento de la condicién,
mientras que la gratuidad total se cumple en la justificacion, que es la condicion
universal, lo que significa que Dios da a todos la gracia justificadora, para que,
cumplida la condicién de la justificacion, todos puedan alcanzar la salvacion
condicionada, como él quiere, hasta, por su parte, hacer cuanto le corresponde
y puede, mientras que luego el hombre, segun habiendo rechazado o no la
gracia de la justificacién, incumplira o no la condicion, siendo desmerecedor o
merecedor de aquello que, estando condicionado, aparece como premio o
castigo respectivamente del cumplimiento o incumplimiento de la condicion.

También podria parecer que la identificacion paulina de la justificacion
con la fe entraria en contradiccién con este texto del concilio ya mentado: Si
alguno dijere que el impio se justifica por la sola fe, de modo que entienda que no
se requiere nada mas con que coopere, para conseguir la gracia de la
justificacion, y que no es necesario que se prepare ni disponga con el movimiento
de la voluntad, sea anatema (Dz 819); pero, como la afirmacién inicial no es
tajante, sino que, a continuacion, resulta matizada, ahi ha de encontrarse la
explicacion satisfactoria, ya que efectivamente a la fe, que es un acto
intelectual, en cuanto cumplido formalmente en el intelecto, ha de anadirse
otro, volitivo, aun meramente negativo: la omisién del rechazo de la gracia, con



la cual se coopera, aun pasivamente, para conseguir la gracia justificadora, por
cuanto no anularla ya es conseguirla; ademas sobre el mencionado movimiento
de la voluntad hay que puntualizar que, aunque el mismo no sélo no esta hecho
por el propio sujeto, sino solo recibido, no siendo tampoco positivo sino
meramente negativo: la anulacién operativa de esa facultad, empero se puede
considerar que el hombre recibe un movimiento sobre su propia voluntad: la
acciéon anuladora de la gracia, que es justamente la que prepara y dispone la
voluntad humana, para que ésta coopere a su modo: con la susodicha omisién,
al acto de la fe, y ese modo es una auténtica cooperacion, por ser plenamente
determinante, ya que, si no se diera, se impediria completamente la fe y el
resultado de la misma: la justificacién.

La distincion entre la justificacion, que es la gratuita, y la salvacion, que
es la meritoria, aparece en esta frase de san Pablo: A los que previamente hubo
conocido, a éstos también los predestiné (...), a los que hubo predestinado, a
éstos también los llamd, a los que hubo llamado, a éstos también los justifico, y a
los que hubo justificado, a éstos también los glorificé (Rm 8, 29-30); aqui se
distinguen diafanamente la presciencia, la predestinacidn, la vocacion salvifica,
la justificacion y la glorificacion o salvacién; mas, aunque desde Dios todas
mantengan una estrecha correspondencia como actos que confluyen en la
salvacién: obra exclusiva de Dios, constituye otra extralimitacion interpretativa
aplicarlas a los mismos sujetos humanos en el sentido de que los mismos que
primero son conocidos, después ésos y so6lo ésos son también predestinados,
seguidamente llamados, posteriormente justificados y, por ultimo, también
salvados, lo que obviamente supone una eleccién de ésos y una desechacion
de los demas; por ello es elemental advertir que la Biblia no es un libro
estrictamente filosoéfico ni teoldgico, ni, en consecuencia, se pueden entender
sus afirmaciones como si estuvieran dotadas de rigor técnico, sino que el
campo interpretativo ha de estar siempre abierto a todo lo que no contradiga
expresamente la literalidad del texto, de modo que, respetada la idea
fundamental de que es Dios quien como agente exclusivo positivo predestina,
llama, justifica y glorifica, nada empece para que en ese proceso se incruste
también una intervencion meramente negativa pero no menos determinante: la
humana, la cual, no pudiendo afadir nada en un ambito que la supera: el
sobrenatural, si puede, en cambio, impedir su cumplimiento, toda vez que ese
ambito, fuera de Dios: el Unico que ostenta la necesidad, deviene en posible; de
ahi que en esta cita se indique:Tu perdicion, oh Israel, viene de ti mismo, y sélo de
mi tu socorro (Os 13, 9); en definitiva, la gracia puede ser conjugada
I6gicamente con el mérito, siempre que éste se entienda meramente como
omision del rechazo o doblemente negativo, resultando positivo sélo como no
incumplimiento de una condicidn; justo asi se expresa el concilio de Trento:
Cuando Dios toca el corazén del hombre con la iluminacion del Espiritu Santo, ni



puede decirse que el hombre no hace nada en absoluto, al recibir aquella
inspiracion, puesto que puede también rechazarla, ni tampoco que sin la gracia de
Dios puede moverse por su libre voluntad a ser justo ante aquél (Dz 797), y
también: Si alguno dijere que el libre albedrio del hombre, movido y excitado por
Dios, no coopera en nada, asintiendo a Dios (...), y que no puede disentir, de
querer, sino que, como un ser inanime, nada absolutamente hace, sino que se
comporta de modo meramente pasivo, sea anatema (Dz 814); queda claro
entonces, por un lado, que el hombre no puede hacer nada por si solo en orden
a la salvacién, y que, por otro, se rechaza el mero quietismo de la pura
receptividad inerte, ya que la actuacion del hombre es, por contra, determinante,
hasta poder frustrar todo el proceso, conque la pasividad positiva no es
también negativa, lo que, como ahi se dice, convertiria al hombre en un
instrumento inanime, sino que el que positivamente no puede hacer otra cosa
que recibir el asentimiento de la fe, si que puede, sin embargo, hacer algo
determinante negativamente: dejar de recibir, o rechazar la gracia, impidiendo
efectivamente el cumplimiento de toda positividad, y eso es suficiente para que
el hombre, sin menoscabar para nada la funcion positiva exclusiva de la gracia,
se erija en auténtico merecedor, pues es justo que el que no incumpla la
condicion, reciba el premio a ésta aparejado.

Ya se puede ver como la predestinacion "ante praevisa merita’, que se
cumple por su exclusiva positividad, no implica la correspondiente reprobacién
"ante praevisa demerita", que, para cumplirse, precisa la negatividad del
demérito; por eso, si es cierto que prescindir del conocimiento de los méritos
supone prescindir también del de los deméritos, hay que puntualizar empero
que Dios, incluso sin tener en cuenta los méritos, s6lo procura propiamente la
salvacion, mientras que la condenacion se la acarrea enteramente aquel que
obtiene justo el demérito que no puede ser previsto por Dios, por no depender,
para nada, de éste sino Unicamente del que, no pudiendo reclamar la gracia, si
puede, en cambio, rechazarla, una vez que le ha sido concedida, de modo que,
si no es un mérito el mero recibir una gracia inmerecida, si lo es no rechazarla,
con vistas a recibir el premio que aquella gracia condicionaba;
consiguientemente Dios, que a todos los hombres los conoce en si mismo,
aunque no incluidos en ningun conjunto, a todos también, queriéndolos salvar,
los predestina a salir de él, para presentarse ante él, entablando una relacion
real con él, que es lo Unico que él sabe hacer: ofrecer relaciones, y a todos les
concede la gracia que cumpla la condicién para la relacién salvifica: la
justificacion, tal como él mismo declaré: Dios no ha enviado al propio Hijo al
mundo, para que juzgue el mundo, sino para que el mundo se salve por él (Jn 3,
17), y también: Si alguno oye mis palabras, y no cree, yo no lo juzgo, por no haber
venido a juzgar al mundo, sino a salvarlo (Jn 12, 47); pero, como no todos
responden convenientemente a esa gracia, no por tener que afadirle algo, sino



por rechazarla y asi frustrarla, no todos tampoco finalmente acceden a la
glorificacién de la salvacion, y eso por su exclusiva culpa, que es lo que el
apostol, en suma, estaria remarcando, al aplicar el mismo esquema desde el
preconocimiento hasta la glorificacién, como queriendo indicar que, si por Dios
fuera, no habria nadie que se condenara, por cuanto la condenacion, que en
cada caso, dado el caracter irremplazable del sujeto al que se dirige, resulta
siempre catastrofica para Dios, es responsabilidad exclusiva del condenado,
cuya reprobacion entonces es consecuencia de sus deméritos, mientras que la
salvacion del predestinado es, por un lado, consecuencia positiva de la gracia y,
por otro, consecuencia solamente en sentido doblemente negativo o como una
omisidn negativa, esto es: la omision del rechazo, del salvado, quien asi se alza
como digno merecedor de la salvacion cuya condicién no frustro.

De argiiirse que la distincion entre lo que puede ser previsto por Dios, y lo
que no, estableceria una distincion temporal en su conocimiento, el cual
primero alcanzaria en si mismo lo que puede prever, y luego lo que no, habria
que recordar lo ya detallado sobre las conexiones logicas que estructuran el
conocimiento divino, y que no implican tiempo, por indicar simplemente la
consideracion pertinente desde la que Dios conoce cada cosa, y que puede
referirse ora a lo que depende de Dios, ora a lo que no, aunque todo ello sea
simultaneo en Dios; mas ;jacaso, valga este ejemplo, hacer algo: crear a
fulanito, cuyas consecuencias ya se conocen: su condenacién, no comporta
una clara responsabilidad?: pues no, cuando esa consecuencia no se
desprende directamente de la accion creadora sino de la decision libre del
creado. Se insistira en que no se explica cdmo Dios se empefia en crear al que
sabe que se va a condenar, como él mismo dijo de uno: Mas le valdria no haber
nacido (Mt 26, 24); entonces ¢no se le podra recriminar que a él se deba su
nacimiento?; desde ahi se entiende que Lutero prefiriera no ser libre, antes que
reconocer siquiera la posibilidad de algo tan horripilante como la propia
condenacién; sin embargo, la bondad divina: perfecta en su necesidad, se
puede comparar con aquel que, viendo una serpiente languideciente y aterida,
no puede sino metérsela en el pecho, aun consciente de la mordedura que le
espera, cuyo dolor viene precisamente a expresar Jesus, metiéndose en el
huerto, con todos los que habria en Jerusalén, en que sabia que lo iban a
apresar, igual que nuestros primeros padres fueron a comer del puietero arbol
que ni por chiripa habrian encontrado todavia, si Dios hubiera sido un punto
mas sagaz y discreto. Se trata, en definitiva, de que Dios, haciendo el bien, sin
mirar a quién, porque su mismo ser es amar, y porque no puede hacer otra cosa
el que no puede negarse a si mismo (2Tm 2, 13), esta constrefido a ofrecer la
relacion salvifica a todo aquel al que ha pensado como a término o sujeto, ya
que obviamente pensar a alguien como a sujeto es pensarlo como a término de
una relacion, sin que sea ya abstraible una cosa, de la otra. Hasta se podria



decir que Dios queda atado por su palabra o por su bondad, segun estas
sentencias: Antes pasaran el cielo y la tierra, que deje de cumplirse hasta la
ultima letra de la ley (Mt 5, 18); ¢No era preciso que el mesias padeciera todo
esto? (Lc 24, 26). Ciertamente a la mentalidad humana: buenista y emotivista
hasta la veleidad, se le hace dificil asumir tales extremos; pero hay que tomarse
muy en serio la radicalidad ontoldgica del amor de Dios, cuya necesidad lo
exime a él, de toda responsabilidad, pues él no puede sino amar con todas sus
consecuencias, y nos la enjareta a nosotros, que libremente podemos optar por
las consecuencias buenas o por las malas, como aqui se dice: Te pongo delante
vida o muerte, y bendicién o maldicién (Dt 30, 19).

Con todo esto no solo queda radicalmente refutado el doble
predestinacionismo en todas sus variantes sino también los dos principales
sistemas de la gracia catélicos, pues, si uno: el banecianismo, sélo de manera
nominal lo evitaba, como lo delata el hecho de que compartiera la
interpretacion intolerablemente restringida de la voluntad salvifica universal
divina, el otro: el molinismo, poco menos que lo roza también, al compartir con
el anterior sistema la concepcion de la denominada "terribilidad" divina, que
viene a significar, en ultima instancia, que Dios al que se empefia en salvar, lo
salva indefectiblemente, de donde se deriva ineludiblemente la tesis de que en
aquel que se condena, Dios no ha puesto verdadero empefio; en el
bafiecianismo se llega a esa conclusién desde la explicada distincion "ab
intrinseco” entre la gracia suficiente y la eficaz, ya que el mero tramite de
conceder a unos gracias suficientes, y a otros, eficaces, hace que los primeros
se condenen, y que los segundos se salven; pero también el molinismo, aun
defendiendo una distincion "ab extrinseco’, termina dejandolo todo en manos
de Dios, porque éste mediante la ciencia media puede prever cuales son las
circunstancias en que cada hombre aceptaria cooperar con la gracia, y asi
también puede elegir el cumplimiento de aquel proceso en que precisamente se
salvan los que él quiere, sin que le importe que el resto se condene.

A mayor abundamiento, todavia quedarian por tratar varias citas en las
gue parece que Jesus esté confirmando, por una parte, la ciencia media divina,
y, por otra, la decision divina de no salvar a algunos que se habrian podido
salvar, como se veria aqui: jAy de ti, Corozain, y ay de ti, Betsaida!, porque, si en
Tiro y en Sidon se hubieren hecho los milagros que en vosotras, ya llevaran
tiempo arrepentidas con saco y en ceniza; por eso os digo que el dia del juicio
sera mas soportable para Tiro y Sidon que para vosotras, y tu, Cafarnaun, ;acaso
te exaltaras hasta el cielo?: pues hasta el abismo seras abatida, porque, si en
Sodoma se hubieren hecho los milagros que en ti, aun estaria en pie actualmente;
por eso te digo que el dia del juicio sera mas soportable para la tierra de Sodoma
que para ti (Mt 11, 21-24), y también aqui: En aquel momento llegaron algunos a



traerle la noticia de los galileos cuya sangre Pilato habia mezclado con la de sus
sacrificios, y les dijo: “;Pensais que esos galileos fueron mas pecadores que los
demas galileos, por haber corrido esa suerte?; os digo que no, sino que, de no
arrepentiros, todos pereceréis igualmente, o de aquellos dieciocho, sobre los que
cayo la torre de Siloé, matandolos, ;pensadis que eran mas culpables que los
demads habitantes de Jerusalén?; os digo que no, sino que, de no convertiros,
todos pereceréis igualmente” (Lc 13, 1-5); sin embargo, hay que advertir que en
la primera cita, al hablar de ciudades, que no son sujetos de salvacion
sobrenatural, Jesus no esta refiriéndose estrictamente a ésta, sino al juicio
historico, también aludido, que Dios aplica a las entidades sociales; un ejemplo
clarificador es el de la conversion de Ninive por la predicacién de Jonas, del que
Jesus hablé en estos términos: Los ninivitas se levantaran, el dia del juicio,
contra esta generacion, y la condenaran, porque ellos se arrepintieron con la
predicacion de Jonds, y hay aqui alguien mayor que Jonds (Mt 12, 41);
nuevamente aparecen sujetos sociales, que no son salvables en si mismos, y
ademas esta el hecho de que los ninivitas, tras la reaccién favorable ante la
predicacion de Jonas, solo evitaron la destruccién fisica de la ciudad, sin que
en ningun sitio se indique que, creyendo en el Dios de Israel, pasaran
colectivamente a formar parte del pueblo elegido, como si hicieron los
gabaonitas; por eso el dia del juicio no tiene por qué ser estrictamente el del
juicio final, donde ciertamente se desvelara el plan de Dios en la historia, pero
donde, ya concluida ésta, no habra castigos histéricos, sino que también puede
referirse al dia histérico en que Dios aplique el castigo a esa comunidad, o sea:
el dia de su juicio histérico.

En el anterior caso de los galileos y de los de la torre de Siloé si que hay
ya sujetos personales; mas no se esta hablando directamente de la
condenacién ni de la salvacién sobrenaturales sino de un castigo también fisico
que ciertamente podria ser trasunto del espiritual, aunque no de manera
estricta; por eso hay que recalcar que, como se incide en la cuantificacién del
pecado, cuando la salvacion no depende de ser menos pecador, pues bastaria
un solo pecado para la condenacion, sino de la conversion, la intencion de
Jesus es apelar a la gran pecaminosidad de todos, para incitar a algunos a la
conversion, ya que el que se convierta, por muy pecador que sea, se salvarj,
conforme a esta cita: Aun siendo como la grana, vuestros pecados blanquearan
como nieve, y, aun siendo rojos como el carmesi, como lana quedaran (Is 1, 18),
mientras que el que no se convierta, no tendra solucién, por nimio que sea su
pecado, como se puede ver en la contraposicién entre Saul y David, cuyos
pecados: adulterio y asesinato, fueron mucho mayores, y como el mismo Jesus
llegd a espetar en toda su crudeza provocativa e interpeladora: Los publicanos y
las prostitutas os llevan la delantera en el reino de los cielos, porque vino Juan a
vosotros, ensefandoos el camino de la justicia, y no le creisteis, mientras que los



publicanos y las prostitutas creyeron en él, y ni siquiera, tras ver esto, os
arrepentisteis, para creer en él (Mt 21, 31-32).

En conclusion, ni se esta hablando en aquellos textos, de un
conocimiento futurible de la conversion personal, que es la unica que
condiciona la salvacién sobrenatural, ni se esta afirmando que Dios haya
privilegiado a unos hombres sobre otros, dandoles mas oportunidades de
conversion, ya que, como Dios esta fuera del tiempo, para él no tiene sentido
hablar de diversas oportunidades, que siempre son temporales, y desde las
cuales se podria llegar al absurdo de que Dios siempre podria estar dando
nuevas oportunidades de conversion, lo que abocaria a una sucesion indefinida
y a la imposibilidad de ninguna condenacion.

Para evitar entonces la terribilidad divina, frontalmente antagénica a la
mas basica nocion de misericordia, y que, por mucho que se quiera distinguir
del doble predestinacionismo, es, en realidad, lo mas parecido al mismo, no
queda mas remedio que, de entrada, rechazar, de plano, la mentada distincion
"ab intrinseco", que lo pone todo descaradamente en manos de Dios, para que
éste con una decisién tan soberania como arbitraria e injusta salve y condene, y
luego matizar la distincion "ab extrinseco’, la cual, coherentemente con lo
explicado, no se deberia a ninguna aportacion positiva del hombre, sino que
tendria un caracter meramente negativo, por cuanto la resistencia humana seria
la Unica que haria que una gracia en si misma eficaz se quedara, una vez
rechazada, en meramente suficiente pero ineficaz; asi la nocién de "suficiente”,
que parece sarcastica en el bafiecianismo, pues ;como se puede llamar
"suficiente” a lo que en si mismo es insuficiente por ineficaz, dando lugar a
aquella jaculatoria: "De la gracia suficiente libranos, Sefior"?, pasa a tener ya un
sentido légico, y la de "eficaz", que en el molinismo parece semipelagiana,
adquiere un sentido ajustado, por no contener ya nada positivo meramente
humano, que contaminaria y anularia el caracter sobrenatural de la obra
meritoria.

En suma, quedaria tejido un tapiz que, sin dejar nudos sin deshacer, ni
cabos sueltos, permitiria entender que Dios, pudiéndonos con verdad declarar:
Con amor eterno te amé, prolongando mi misericordia contigo (Jr 31, 3), pleitee
luego contra nosotros, reprochandonos: Pueblo mio, ;qué te he hecho, o en qué
te he ofendido?; respéndeme (Mi 6, 3), y también: Jerusalén, Jerusalén (...),
cuantas veces he querido reunir a tus hijos, como la gallina a los pollitos bajo las
alas; pero no habéis querido (Mt 23, 37, y Lc 13, 34), e incluso ya entre lagrimas:
Si hubieras conocido en este dia lo referente a la paz; pero esta oculto a tus ojos
(...), porque no has reconocido el tiempo de mi visita (Lc 19, 42 y 44); en todo
caso, habra siempre que confesar que Dios, descargado y exculpado del mal



que, como se le escapa completamente, no lo quiere en ningun sentido, por ni
siquiera permitirlo, no pudiéndolo evitar, es bueno, y su misericordia es eterna
(Sal 105, 1; 106, 1; 117, 1 y 29,y 135, 1), lo que bien patentemente probé el
hecho de que nos entregd a su propio Hijo (Jn 3, 16) como a propiciacion
mediante la fe en su sangre, para demostracién de su propia justicia (...), para ser
justo y justificador del que cree en Jesus (Rm 3, 25-26).

Sélo resta, como conclusién practica, deplorar los estragos producidos
por el narcisismo espiritual de creerse: ya, por el lado del doble
predestinacionismo protestante, predilecto incondicional de Dios frente a todos
los demas, o ya autor activo de la victoria sobre el pecado y de la consecucion
de la santidad y la salvacion por el lado del pelagianismo practico al que
conduce el optimismo naturalista que, como una suerte de retruécano, ha sido
el pecado original, negando las consecuencias de éste, de gran parte de la
teologia moral catdlica; de todo ello se ha derivado ora la eliminacién de la
ascética, ora una ascética nefasta, incentivada por no ser menos que nadie, o
por ser mas que todos, pues, al fin y al cabo, no poner a la gracia en su justo
lugar es ya obstaculizarla y hasta impedirla, abocando a una espiritualidad
impostada y artificiosa; por eso, sélo cuando uno esta en la disposicién de
decir que no se explica, para no atribuirselo, como ha podido vencer una falta, o
cémo ha podido realizar una obra virtuosa, sélo entonces es cuando, afianzado
en la humildad, esta realmente abierto a la gracia, y la esta, de hecho,
recibiendo, porque efectivamente todo lo que tiene valor para Dios, esta
producido Unicamente por su gracia, que nosotros nos limitamos a recibir, ya
que nuestro mérito esta simplemente en no haberla rechazado; ahi radica la
conflanza, que es la unién de la fe y la esperanza, las cuales tedricamente son
distintas, por referirse una al intelecto por la iluminacién sobrenatural, y otra a
la voluntad por la aspiracion a los bienes de arriba (cf. Col 3, 2), pero, en la
practica, son una sola, ya que esa aspiracion, en primer lugar, es también
obviamente sobrenatural, y, en segundo lugar, no es recibida como tal por una
voluntad humana que, como expresé el mismo Jesus respecto de la propia:
Padre (...), no se haga mi voluntad sino la tuya (Lc 22, 42), ha de ser anulada, y
que asi, depuesta ya toda resistencia, s6lo muestra la propia conformidad,
expresada como una inalterable y profunda paz que es justamente la primera
caracteristica de la genuina confianza; ese caracter volitivo de la esperanza,
cuya incompletez crénica en esta vida veta su cumplimiento voluntarista por
parte del hombre, es, sin embargo, el que la convierte en la preparacion para la
caridad, la cual, definiendo el ser mismo de Dios, no puede ser recibida por
ninguna naturaleza creada, sino so6lo, de manera estrictamente relativa, por el
sujeto personal como puro término de la relacion salvifica.



La conflanza, comparable al agua que ablanda la arcilla de nuestro
corazon, para que el divino alfarero la pueda moldear, mientras el sufrimiento
seria el fuego necesario para que la forma conseguida se cueza, a fin de fijarse,
y también al arbol cuya doble raiz esta conformada por la fe y la esperanza,
cuyo tronco es la humildad, cuyas ramas, la docilidad, la abnegacion y la
generosidad, cuyas hojas, la paz y la afabilidad, cuyas flores, el animo y el gozo,
y cuyo fruto, la caridad, genera la auténtica espiritualidad: la de la infancia
espiritual, la cual, necesaria para entrar en el reino de los cielos (cf. Mt 18, 3),
nos viene a decir que, en el fondo, lo verdaderamente decisivo es esa
disposicion interior con que es asumido todo, y que no esta bajo nuestro
dominio positivo, por ser puro don de Dios, para que nos sobrepongamos
siempre con su animo y su paz (cf. 2Co 1, 5), y no nos deprimamos por el
desengafo de nuestras expectativas humanas; hasta tal punto es importante la
disposicién, que, haciendo la extrapolacion escatoldgica, se observa como lo
mismo que, visto todavia desde el propio yo en el purgatorio, inflige un
sufrimiento indescriptible, deparara, contemplado desde el amor misericordioso
de Dios en el cielo, un gozo inefable.

Se puede comprender entonces la equivocacion de distinguir la ascética
y la mistica segun la predominancia activa o pasiva del comportamiento
humano, como si en la vida espiritual hubiera una doble navegacion: a remos
primero, y a vela después, sino que ahi los remos son rémoras, ya que todo lo
que no esté impulsado por el soplo del Espiritu, es, en realidad, retroceso; ;se
estd abogando entonces por un puro quietismo, antes denostado?: no, porque
|6gicamente, para avanzar, hay que moverse, pero no por uno mismo, sino por
la gracia, frente a la cual todo movimiento humano espontaneo o natural es
resistencia; por tanto, como el hombre ha de conducirse pasivamente durante
todo el proceso espiritual, la auténtica diferencia entre el estadio ascético y el
mistico se basa en que, alcanzado ya en esta vida, que es el primer purgatorio,
un alto grado de purificacién, el resultado es el despuntar, entre el sufrimiento
que siempre acompana el estado de viador, de anticipados y transfiguradores
destellos del gozo que, pletdrico, estallara en la bienaventuranza del cielo, pues
el sufrimiento no reside en el objeto a purificar: las resistencias a la gracia, que
siempre estaran a la vista también en el cielo, sino, nunca se reiterara
suficientemente, en la disposicién del sujeto, de modo que la misma
purificacion que se produjo dolorosamente por la friccion con el amor propio,
dara paso, ya culminada, a la mas completa felicidad, dimanada del amor de
Dios, tal como aqui se describe: Los que sembraron con lagrimas, cosechan
entre cantares, por, de haber llorado, al ir, llevando la semilla, haber de cantar, al
volver, trayendo las gavillas (Sal 125, 5-6).



Por ultimo, la confianza es, por supuesto, una de las claves de toda la
Escritura, repleta de victorias maravillosas y sublimes de Dios, como la del paso
del mar Rojo, en la que Moisés arengo asi al pueblo: No temais, sino estad
firmes, y veréis la salvacion que el Sefior os otorga en este dia, pues no volveréis a
ver nunca mas a esos egipcios, sino que el Sefior peleara por vosotros, y no os
tendréis que preocupar (Ex 14, 13-15); ahi se sefiala la disposicién confiada del
hombre, que hace de auténtica condicion de posibilidad, como aclaré el
evangelista: No hizo alli muchos milagros por su incredulidad (Mt 13, 58), y aln
mas el mismo Jesus: Para el que cree, todo es posible (Mc 9, 23), aunque se
trate de una fe exigua (cf. Mt 17, 20), lo que, estando en plena sintonia con esta
exhortacion del profeta:Vuestra salvacion esta en convertiros, y tener calma, y
vuestra fuerza, en confiar, y estar tranquilos (Is 30, 15), y con esta proclamacion
del salmista: Unos confian en los carros, y otros, en la caballeria; pero nosotros
invocamos el nombre del Sefor, Dios nuestro (Sal 19, 8), muestra cdmo ésa es
justamente la cualidad mas agradable a Dios, quien, sobre todo, aprecia a los
propios fieles que confian en su misericordia (Sal 146, 11), porque sélo éstos,
abriendo como nifios (cf. Mt 19, 14; Mc 10, 14-15, y Lc 18, 16-17) totalmente el
corazon a su gracia, llevan a la practica, ademas del refran: "Bastante me ayuda
quien no me estorba", estos valiosos consejos: Encomienda tu camino al Sefior,
confia en él, y él actuara (Sal 36, 5), y también: Haced propdsito de no preparar la
defensa, porque (...) no seréis vosotros los que habléis, sino que el Espiritu de
vuestro Padre hablara por vosotros (Lc 21, 14, y Mt 10, 20), en los que queda
claro que la accion de Dios va en proporcion inversa a la nuestra natural, al
modo como manifestd el Bautista: E/ tiene que crecer, y yo tengo que menguar
(Jn 3, 30), por lo cual, tras haber expresado esta oracion tan sencilla como
sublime: SefAor, dame lo que pides, y pide lo que quieras (Confesiones 10, 40),
afnadio el Doctor de la gracia, en frase no menos lapidaria, que Dios, al premiar
nuestros méritos, no hace sino coronar su propia obra (cf. Carta 194, 19),
puesto que ciertamente sélo el que dijo: Yo he vencido al mundo (Jn 16, 33),
puede también afiadir: Yo soy tu victoria (Sal 34, 3): una victoria que él quiere
conceder a todos, pero que finalmente sélo pueden recibir aquellos que durante
el combate de esta vida permanecen fielmente con las alcuzas llenas del aceite
de la gracia (cf. Mt 25, 1-13), cumpliendo la perentoria recomendacion de
mantenerse siempre mediante la oracion y los sacramentos: canales de la
gracia, junto al que proclamé: El que persevere hasta el final, se salvara (Mt 24,
13).

Francisco José Vegara Cerezo, sacerdote de la diécesis de
Orihuela-Alicante.



